
Le diverse rivoluzioni

76 
PICCOLA 

BIBLIOTHIKI





Francesco Germinario

Le diverse rivoluzioni

Asterios Editore 
Trieste, 2026

Le ideologie totalitarie e la dialettica



  
Prima edizione nella collana PB:Febbraio 2026 

© Francesco Germinario 2025 
© Asterios Abiblio editore 2025 

posta: asterios.editore@asterios.it 
www.asterios.it 

I diritti di memorizzazione elettronica, 
di riproduzione e di adattamento totale o parziale 

con qualsiasi mezzo sono riservati. 
  

ISBN: 9788893132961

Francesco Germinario con Asterios 
Visita il sito di Asterios 

https://www.asterios.it/autori/francesco-germinario 
per conoscere il suo ricco e innovativo pensiero! 

https://www.asterios.it/autori/francesco-germinario


Indice 
 

INTRODUZIONE 

Comparare per distinguere, 7 
 

CAPITOLO I  
L’insufficienza della dialettica nella 

visione politica comunista 
 

1. Teleologia e ideologia rivoluzionaria chiusa, 17 
2. Il partito rivoluzionario come dialettica  

organizzata, 24 
 

CAPITOLO II  
Tra Schmitt e Drieu La Rochelle:  

Lenin in camicia nera 
 

1. La destra estrema a scuola di Lenin:  
dialettica e attivismo, 35 

2. Giovanni Gentile al Komintern, 43 
3. Dialettica, irrazionalismo, partito, 47 

 
CAPITOLO III  

Il caso nazista: la disgrazia della dialettica e  
i fondamenti del radicalismo politico  

 
1. La dialettica introdotta nella storia, 52 
2. Il conflitto nazista fra tempo e storia  

e la situazione di eccezione quale  
controllo della storia, 59 

3. L’attivismo contro la dialettica, 61 
4. Memoria lunga, antistoricismo nazista  

e un nodo irrisolto, 64 
5. Il radicalismo politico nazista fra apocalisse  

e opposizione alla storia, 68 
6. Moralizzare l’azione politica, 71 



7. La dialettica assorbita dal cospirazionismo, 78 
 

CAPITOLO IV  
Il fascismo e la fondazione attivistica  

della dialettica 
 

1. A partire da Croce e Del Noce, 81 
2. Dialettica e Futuro, 85 

3. La soluzione fascista: l’attivismo  
come forzatura della storia, 90 

4. Passato, storia e imprevedibilità della storia, 94 
5. Le origini di sinistra dell’attivismo fascista e la guer-

ra quale superamento dell’universalismo, 98 
6. Il fascismo fra attivismo metodico e  

assoluto e la dialettica quale  
visione aperta della storia, 106 

7. La dialettica fascista come decisione e  
l’ideologia a circuito aperto, 110 

CONCLUSIONE 
Totalitarismo e attivismo, 114 

 
INDICE DEI NOMI, 127 

 
 
 
 

6 F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI



INTRODUZIONE  
Comparare per distinguere 

 
 
1. Così uno storico del diritto davanti alla questione del 
concetto di “totalitarismo”: 
 
Quand’anche si accetti di definire il tipo ideale “totalitarismo” 
[…], resta comunque aperto il problema decisivo per lo storico 
più che per il politologo, della possibilità di cogliere le caratte-
ristiche peculiari, la storica specificità dei vari regimi, senza dis-
solverne la determinatezza riconducendoli a un unico modello 
formale.1 
 
Non pare che quest’invito alla distinzione sia stato rispet-
tato, se è vero che già George L. Mosse, in uno dei suoi 
contributi significativi, avrebbe osservato che quel con-
cetto costituiva 
 
una tipica generalizzazione dipendente da un punto di vista 
liberale. Vediamo infatti che chi ne fa uso […] lo applica ad ogni 
cosa che sia contro le istituzioni liberal-parlamentari. Costoro 
mettono quindi nello stesso mazzo comunismo e fascismo, 
Stalin e Hitler. […] Tra Lenin, Stalin e Hitler le differenze sono 
grandi così come sono grandi le differenze tra bolscevismo e 
fascismo. Il concetto di totalitarismo vela queste differenze, 
perché guarda il mondo esclusivamente dal punto di vista di un 
liberale.2 
 
Risulta difficile non concordare con Mosse; anzi, è da 
ribadire che probabilmente quello di “totalitarismo” è un 

1 P. Costa, Civitas. Storia della cittadinanza in Europa. 4. L’età dei 
totalitarismi e della democrazia, Laterza, Roma-Bari 2001, p. 215. 
2 G. L. Mosse, Intervista sul nazismo, a cura di M. A. Ledeen, Laterza, 
Roma-Bari 1977, p. 77. 



concetto storiografico e teorico-politico tra i più carichi 
di valori politici. Come ha di recente dimostrato Emilio 
Gentile in un contributo innovativo quanto puntuale3, 
quella di “totalitarismo” era stata una categoria teorico-
politica cui avevano fatto ricorso, nell’analizzare la politi-
ca di Mussolini all’indomani della marcia su Roma, di-
versi esponenti dell’antifascismo, da Giovanni Amen-
dola, inventore del lemma oltre che del concetto, a Luigi 
Sturzo. La ricostruzione di Gentile costituisce una con-
ferma esaustiva del precedente giudizio di Mosse: quella 
di “totalitarismo” è una categoria di analisi che aveva 
avuto la sua origine in esponenti politici italiani fautori 
della democrazia liberale, i quali cercavano di compren-
dere le specificità del regime fascista rispetto ai regimi 
autoritari e dittatoriali precedenti.  

Questo implica che è una categoria teorico-politica 
tutt’altro che Wertfrei, presupponendo, da parte di chi vi 
si richiama, un senso polemico, un atteggiamento di con-
divisione dei valori della democrazia liberale ovvero un 
giudizio storico che individuava nel totalitarismo una 
situazione di eccezione destinata a esaurirsi nel tempo. 
L’eccezione, quasi per definizione, è sempre temporanea; 
ma, proprio perché è un’eccezione, essa rimanda all’esi-
stenza di una normalità che, nella fattispecie, è identifi-
cabile nella democrazia liberale. Identificando la norma-
lità storica con la società borghese liberale, il liberalismo 
aveva ottenuto il risultato di derubricare il totalitarismo 
come un’eccezione, ossia come una parentesi storica che 
aveva prodotto drammi (guerre, persecuzioni, stermini 
di massa ecc.) poi risolti da una storia che avrebbe ripre-
so il suo corso. 

Chiariamo una volta per tutte che nelle pagine che 
seguono non si tratterà di contestare la categoria di “tota-
litarismo”, un obiettivo che peraltro richiederebbe un’in-
dagine supplementare. Riteniamo sia molto più produt-

8 F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI

3 E. Gentile, Totalitarismo 100. Ritorno alla storia, Salerno, Roma 
2023. 



tivo criticare la pigrizia storiografica che spesso è stata ed 
è sottesa all’utilizzo di questa categoria. Si tratta di una 
pigrizia che pone necessariamente capo a una notte in cui 
tutte le vacche sono nere. Se facciamo rifluire nazismo, 
fascismo e comunismo nella comune categoria di “totali-
tarismo”, quale spazio si dovrebbe riconoscere all’indagi-
ne storiografica che, per definizione, tende a sottolineare 
le specificità e le differenze di un movimento o di un regi-
me politico rispetto agli altri, che siano, questi, passati o 
contemporanei? 

Nel campo degli studi storici le comparazioni sono 
spesso necessarie; ma questa procedura trova la sua giu-
stificazione nell’obiettivo di rimarcare le differenze fra le 
vicende storiche comparate. Si compara, per sottolineare 
le differenze. Ebbene, proprio in materia di analisi dei 
regimi totalitari si può registrare come spesso la compa-
razione si declinasse in una secca identificazione, pur 
sottolineando la differenza fra i programmi politici dei 
regimi totalitari. 

Un esempio significativo per tutti. Si deve a uno dei più 
autorevoli storici del comunismo russo, Richard Pipes, il 
giudizio per cui “lo studioso ha il compito di individuare 
l’insieme delle peculiarità che distinguono un dato siste-
ma e lo differenziano dagli altri”.4 

Senonché, nella stessa sede, poche pagine dopo, 
Pipes, peraltro molto critico nei confronti della storio-
grafia europea – a suo avviso troppo intrisa di atteggia-
menti e giudizi ideologici5, non resiste alla tentazione 
di generalizzare, sostenendo che, nel caso di Hitler, “l’i-
deologia politica di cui si sarebbe servito con effetti 
tanto nefasti […] fu profondamente influenzata dalla 
rivoluzione russa sia negli aspetti negativi come in 
quelli positivi. […] In senso positivo, lo aiutò a conqui-
stare poteri dittatoriali, insegnando le tecniche di mani-

9

4 R. Pipes, Il regime bolscevico. Dal Terrore rosso alla morte di Lenin, 
(1994), Mondadori, Milano 2000, p. 283. 
5 Cfr. ivi, pp. 279 sgg. 

INTRODUZIONE



polazione delle masse e fornendogli un modello di stato 
totalitario monopartitico”.6 

Così, se non proprio alla notte in cui tutte le vacche 
sono nere, siamo a una specie di Internazionale costituita 
dai dittatori dei regimi totalitari, i quali sembrano ispi-
rarsi l’un l’altro, col bolscevismo in qualità di Presidente 
onorario del consesso, non foss’altro perché era stato il 
primo regime totalitario a comparire nella storia. 

Limiti soggettivi di uno storico che ha offerto contributi 
significativi sulla storia del bolscevismo e dell’URSS e che 
per questo possono anche essere trascurati?  

Avanzeremmo, piuttosto, un’ipotesi di natura metodo-
logica. L’identificazione fra nazismo e comunismo è un 
atteggiamento riduttivo dell’originalità costituita dallo 
stesso nazismo e, più in generale, dei movimenti nazio-
nalrivoluzionari che costellarono il panorama politico 
europeo fra le due guerre. A volere incedere nell’enfasi, si 
tratta di un giudizio espressione di una storiografia dal-
l’alto, ossia di una storiografia che emancipa le classi 
dirigenti dalla loro quota di responsabilità nell’avere 
accettato soluzioni totalitarie. La conseguenza è che gli 
stermini consumati dal nazismo sarebbero da accreditare 
a un bolscevismo che aveva spianato la strada a una 
visione bellicistica della politica. 

Abbiamo scelto Pipes – piuttosto che riferirci alle posi-
zioni di un Ernst Nolte – quale esempio di una storiogra-
fia orientata a decantare la comparazione in identifica-
zione. Rimane però il dubbio che precipitare bolscevi-
smo, fascismo e nazismo nella categoria di “totalitari-
smo”, senza delineare poi alcuna differenziazione – come 
nel caso, che vedremo nelle pagine conclusive, di uno dei 
punti di riferimento del pensiero giuridico contempora-
neo, Hans Kelsen –, non costituisca una strategia analiti-
ca per scaricare di responsabilità le classi dirigenti libera-
li, quasi che, nel loro tentativo di opporsi alla minaccia 
bolscevica, fascismo e nazismo avessero goduto del van-

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI10

6 Ivi, p. 295. 



taggio di operare in una situazione di autonomia della 
politica rispetto ai rapporti fra le classi sociali operanti 
nella società borghese liberale. Per insistere sul proble-
ma, passiamo da Pipes a François Furet che, com’è noto, 
è stato uno degli esponenti più rappresentativi dell’iden-
tificazione fra fascismo, comunismo e nazismo. Per lo 
storico francese il nazismo “trae forza dalla stessa fonte 
del bolscevismo: la guerra. Come il bolscevismo, consen-
te di mobilitare le passioni rivoluzionarie moderne”.7 
Davanti a queste posizioni, colpisce in modo limitato la 
critica sulla “disattenzione di Furet per tutti i problemi di 
una storia del potere [...] pressoché totale”.8 Alla storia 
delle idee si deve opporre la storia delle idee: una storia 
che, per riprendere un giudizio di uno dei maestri della 
storiografia del secolo scorso, Léon Poliakov, è molto 
delicata. In altri termini, è il criticato che sceglie il terre-
no del critico. Nella fattispecie che qui interessa, le diffe-
renze fra i tre regimi totalitari ineriscono non solo i pro-
grammi, ma i punti d’origine delle ideologie politiche. E 
siccome, comunismo, fascismo e nazismo furono sistemi 
ideologici rivoluzionari, la questione coinvolge la diffe-
rente visione della dialettica: hic Rodhus, hic salta. 
 
2. In questa sede si procederà non identificando, ma pri-
vilegiando una distinzione ottenuta comparando. 

La distinzione-comparazione riguarda quello che si 
potrebbe considerare il principio primo che aveva sorret-
to gli universi ideologici del comunismo, del nazismo e 
del fascismo. È il caso di soffermarsi sulla questione. 

Tutti questi regimi rivendicarono di essere animati da 
una prospettiva rivoluzionaria. Ora, ogni teoria politica 
rivoluzionaria implica un approccio dialettico nei con-
fronti della realtà storica. Se così non fosse, riuscirebbe 
difficile, se non impossibile, giustificare la rottura rivolu-

INTRODUZIONE 11

7 F. Furet, Il passato di un’illusione. L’idea comunista nel XX secolo  
(1995), Mondadori, Milano 1995, p. 194. 
8 F. Benigno, Rivoluzioni. Tra storia e storiografia, Officina Libraria, 
Roma 2024, p. 196.  



zionaria. Infatti, se la realtà non fosse solcata da contrad-
dizioni, la rottura rivoluzionaria non troverebbe un moti-
vo storico per affermarsi. 

Nella sua acuta riflessione inerente il tentativo di 
ripensare la storia contemporanea quale storia filosofi-
ca, Augusto Del Noce – un autore sul quale si ritornerà 
più oltre – aveva osservato che “si può ravvisare il prin-
cipio della storia contemporanea nella riscoperta e nel 
farsi realtà del motivo di pensiero condensato in quello 
che è il punto d’arrivo del marxismo filosofico, le Tesi su 
Feuerbach”.9 

Il riferimento delnociano era naturalmente alla famosa 
undicesima tesi di Marx su Feuerbach: “I filosofi hanno 
soltanto diversamente interpretato il mondo; si tratta di 
trasformarlo”. Non escluderemmo che Del Noce intrav-
vedesse nel farsi realtà storica della filosofia una spia dei 
processi di secolarizzazione: la ragione si faceva autosuf-
ficiente, ricercando in sé stessa le formule per il governo 
degli uomini. 

Viene da osservare che se la caratteristica della storia 
contemporanea è consistita nell’impegno dei filosofi nel 
cambiare il mondo, ossia nel farsi mondo della filosofia, 
allora più di un cinquantennio prima delle Tesi marxia-
ne, erano stati i montagnardi a inaugurare tale tendenza: 
questi ultimi, col loro culto di Rousseau, avevano piegato 
le scelte politiche alla filosofia. Questa, non a caso, era 
stata l’accusa formulata dai critici del 1789, da Burke e 
De Maistre a Talmon.  

Ma la retrodatazione al 1789, almeno ai fini del nostro 
discorso, possiamo giudicarla un problema secondario. 
Poniamo così la questione che più interessa in questa 
sede: se alla filosofia, secondo la proposta di Marx, era 
delegato il compito di trasformare il mondo, e se questa 
trasformazione s’identificava con la rivoluzione, allora 
quello della dialettica diventava un problema centrale. 

12

9 A. Del Noce, Il suicidio della rivoluzione, Rusconi, Milano 1978, p. 
202. 

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI



Sia ben chiaro, non perché ogni posizione filosofica, per 
essere considerata tale, dev’essere dialettica, ma nel 
senso che ogni filosofia che avanzi la rivendicazione di 
essere rivoluzionaria lo è perché presenta un impianto 
dialettico nella lettura della realtà: è proprio quell’im-
pianto che giustifica la rottura rivoluzionaria. Insomma, 
non c’è progetto rivoluzionario che non si fondi su una 
visione dialettica della realtà storica. Questo, viene da 
osservare, è il principio primo, il fondamento dell’univer-
so ideologico che ispira qualsiasi rottura rivoluzionaria e 
la conseguente creazione di un nuovo sistema politico.  

Una riprova contraria era offerta dal liberalismo, il 
quale era non dialettico proprio in forza del motivo che 
aveva già realizzato le sue rivoluzioni. Anzi, siccome il 
riconoscimento del principio dialettico implicava il 
necessario riconoscimento della storicità di ogni situa-
zione – ossia, la convinzione che ogni situazione è desti-
nata a modificarsi –, a essere messo in discussione era il 
principio medesimo di storicità. Quest’atteggiamento era 
già stato chiaro a Marx alla metà dell’Ottocento, sia pure 
in riferimento alle convinzioni del pensiero economico, 
quando osservava che “le forme preborghesi dell’organi-
smo sociale di produzione vengono […] trattate dall’eco-
nomia politica press’a poco come le religioni precristiane 
sono trattate dai padri della Chiesa”. E poi, proprio nella 
nota a questo passaggio, riprendendo quanto aveva 
sostenuto in precedenza nella Miseria della filosofia: 
“Gli economisti hanno uno strano modo di procedere. 
Per essi ci sono soltanto due specie di istituzioni, quelle 
artificiali e quelle naturali. Le istituzioni feudali sono 
artificiali, quelle borghesi sono naturali. […] Così di sto-
ria ce n’è stata, ma non ce n’è più”.10 

Il riferimento marxiano era limitato alle posizioni degli 
economisti; ma era un po’ tutta la cultura borghese libe-

INTRODUZIONE 13

10 Entrambe le citazioni in K. Marx, Il Capitale. Critica dell’economia 
politica (1867), Editori Riuniti, Roma 1974, p. 110 (la seconda citazione 
è a p. 113, nota 33). 



rale a guardare con scetticismo, se non con ostilità, a una 
dialettica che scandiva la storicità della realtà. Se la storia 
si era arrestata, allora ciò significava che essa aveva teso 
fin dalle origini all’avvento della società borghese libera-
le; e ciò implicava anche la convinzione che, se dialettica 
c’era stata, questa medesima dialettica non aveva più 
ragione per manifestarsi. Un marxista rigoroso come 
Trotskij avrebbe applicato il criterio della storicità alla 
dialettica materialistica medesima, sostenendo che “Il 
materialismo dialettico non è naturalmente una filosofia 
eterna e immutabile. Pensare altrimenti vuol dire con-
traddire lo spirito della dialettica”.11 E poi in altra sede: 
“Il nostro pensiero, compreso il pensiero dialettico, costi-
tuisce solo una delle forme di espressione della materia 
che muta”.12 

Per una cultura politica rivoluzionaria dialettica e sto-
ria erano tutt’uno. Ciò significava che quando una rottura 
rivoluzionaria portava all’incasso l’esasperazione dello 
scontro dialettico fino al punto di non ritorno, quella 
medesima rottura rivoluzionaria ambiva inserirsi nel 
corso della storia. 

Ora, quest’ultima visione della dialettica storica era 
tipica soprattutto del marxismo. Per rimanere sempre a 
Del Noce, quando il filosofo osservava che “l’idea di rivo-
luzione perde ogni senso se non si pensa alla storia come 
significativamente orientata”13, riduceva il suo laborato-
rio d’analisi al marxismo. Ma dopo il 1917 dei bolscevichi, 
si sarebbero verificati altri due poderosi assalti vittoriosi 
all’ordine politico liberale, col fascismo nell’ottobre 1922 
e col nazismo nel gennaio 1933.  

Medesima visione della dialettica storica marxista, da 
parte dei fascisti e dei nazisti, sia pure con soggetti ed 

14

11 L. D. Trotskij, Lettera aperta al compagno Burnham (1940), in Id., 
In difesa del marxismo, a cura di S. Di Giuliomaria, Samonà e Savelli, 
Roma 1969, pp. 144-176 (la citazione è a p. 151). 
12 Id., Una opposizione piccolo-borghese nel Socialist Workers Party 
(1939), in ivi, pp. 100-131 (la citazione è a p. 113).  
13 A. Del Noce, Il problema dell’ateismo, cit., p. 122.

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI



esiti del tutto differenti? La nostra ipotesi teorico-politica 
e storiografica è che, con il fascismo e il nazismo, siamo 
in presenza di un’eccezione rispetto alla visione della dia-
lettica proposta dal marxismo. Come si vedrà, lo scontro 
fra le razze teorizzato dal nazismo non aveva la medesi-
ma origine dialettica dello scontro fra le classi sociali teo-
rizzato dal marxismo. 

Vi faceva del tutto eccezione, come si avrà occasione di 
vedere, il fascismo; per quanto riguardava il nazismo, la 
visione dialettica della storia presentava una variante dif-
ferente dall’impostazione marxista: una variante che non 
era solo riconducibile, come spesso si è inteso sottolinea-
re, alla sostituzione dello scontro fra le classi con quello 
fra le razze. La dialettica fra le razze, almeno per come 
l’avevano intesa i nazisti, ha ben poco a che vedere con 
quella fra le classi teorizzata dal marxismo. 

Ora, se comunismo, nazismo e fascismo, in quanto uni-
versi ideologici rivoluzionari che avevano distrutto la 
società borghese liberale, presentavano tutti un approc-
cio dialettico nei confronti della realtà, la loro era pur 
sempre una dialettica con origini e caratteristiche molto 
differenti, non solo negli approdi, ma nelle origini e nelle 
motivazioni della dialettica storica medesima. 

Per anticipare quanto si avrà occasione di sostenere più 
oltre: se il marxismo, nella sua versione comunista, aveva 
necessitato dell’azione politica del partito rivoluzionario 
per valorizzare la dialettica, e il nazismo aveva fondato 
quest’ultima sull’impianto cospirazionista dell’antisemi-
tismo, il fascismo deduceva la dialettica dal suo deciso e 
proclamato orientamento attivistico. Quale considerazio-
ne trarre? Avanzeremmo quest’ipotesi teorico-politica e 
storiografica, almeno in riferimento al marxismo: la dia-
lettica fra le classi tradiva di essere una situazione inade-
guata nell’introdursi nel “politico”, ossia nello Stato. Essa 
poteva creare situazioni critiche nell’ambito della società 
e dei rapporti fra le classi, ma non disponeva né di teorie, 
né di strumenti adatti per aggredire il “politico”. 

INTRODUZIONE 15



16 F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI

Autonomia del “politico”? Piuttosto, la difficoltà della 
dialettica nel rapportarsi alla politica. Infatti, la dialettica 
trova il suo momento d’origine nei rapporti sociali di pro-
duzione. Ora, se questi definiscono la forma di società, è 
anche verosimile che tutta la società è riconducibile ai 
rapporti sociali di produzione nel caso in cui lo sviluppo 
capitalistico abbia conseguito una situazione tale da 
ridurre le classi a due sole, proletari e capitalisti (questa 
è la convinzione avanzata, com’è noto, nel Capitale). In 
mancanza di questa situazione storica, rimane da chie-
dersi se la dialettica riveli la capacità di estendersi al di là 
dei rapporti sociali di produzione. Cercando di tenere 
assieme la teoria politica con la storia effettiva: per farsi 
progetto politico, nel caso del movimento comunista la 
dialettica necessitava del partito rivoluzionario (Lenin); 
nel caso del nazismo, si intrecciava con l’antisemitismo, 
ossia con una visione cospirazionista della storia; nel 
caso del fascismo, scaturiva da una prassi che fosse capa-
ce di fondare la dialettica medesima. E allora, non è forse 
il caso di riconoscere che la vicenda storica dei totalitari-
smi novecenteschi è comprensibile solo attraverso una 
comparazione che li distingua? 



CAPITOLO I  
L’insufficienza della dialettica nella visione 

politica comunista 
 
1. Teleologia e ideologia rivoluzionaria chiusa 
 
Nel caso del comunismo, in forza della lezione di Hegel-
Marx, siamo in presenza di una visione della realtà defi-
nita dall’immanenza della contraddizione. Trotskij e 
Stalin per tutti. Per il primo, “chiamiamo materialista la 
nostra dialettica in quanto le sue radici non sono né in 
cielo né negli abissi del nostro libero arbitrio ma nella 
realtà oggettiva, nella natura”.1  

Quanto a Stalin, qui richiamato nell’abbastanza inedita 
veste del filosofo, per il metodo dialettico è soprattutto 
importante, non già ciò che […] sembra stabile, ma già 
incomincia a deperire, bensì ciò che nasce e si sviluppa 
[…]. Contrariamente alla metafisica, la dialettica consi-
dera il processo di sviluppo […] che passa da cambiamen-
ti quantitativi insignificanti e latenti a cambiamenti aper-
ti e radicali”.2 

Non del tutto differente, infine, il giudizio di un critico 
da sinistra del bolscevismo, Anton Pannekoek. Nell’in-
terrogarsi sulla differenza fra il materialismo premarxia-
no e il materialismo storico l’astronomo olandese osser-
vava che il primo “si poggia sulle scienze naturali, mentre 
il materialismo storico si presenta principalmente come 
una scienza della società umana”.3 

Del tutto agli antipodi sulle questioni di strategia poli-
tica, sia Trotskij che Stalin convergevano nel giudicare la 

1 L. D. Trotskij, Una opposizione piccolo-borghese nel Socialist 
Workers Party, in Id., In difesa del marxismo, a cura di S. Di Giulio-
maria, Samonà e Savelli, Roma 1969, p. 118.  
2 G. Stalin, Del materialismo dialettico e del materialismo storico 
(1938), in Id, Questioni del leninismo, Edizioni in lingue estere, Mosca 
1948, pp. 646-677 (la citazione è a p. 648). 
3 A. Pannekoek, Lenin filosofo. I fondamenti filosofici del leninismo 
(1938), Pgreco, Milano 2016, pp. 30-31 (corsivo aggiunto). 



realtà attraversata dalla dialettica, quale convinzione a 
fondamento del marxismo. Sul piano storiografico si 
può semmai rilevare che il marxismo trasmetteva ai suoi 
concorrenti politici, cioè alle ideologie nazionalrivolu-
zionarie e di destra del Novecento, la convinzione che 
qualsiasi rottura rivoluzionaria implicava il riconosci-
mento che la realtà storica fosse gravida di contraddizio-
ni. Che la dialettica fosse non immanente ma indotta, 
come supponevano i nazisti, ovvero, come nel caso dei 
fascisti, provocata da una scelta umana e dalla prassi 
conseguente, lo si vedrà più avanti. Ciò dovrebbe indur-
re a riflettere su un aspetto storiografico spesso non del 
tutto valorizzato e che così possiamo riassumere: la divi-
sione assiale destra/sinistra nel corso del Novecento tal-
volta si è presentata come poco rigida, bensì attraversata 
da porosità che favorivano il passaggio da un campo 
all’altro, anche se è chiaro che questi concetti – sol che 
si pensi a quello di “nazione”, diffuso nel corso della 
Rivoluzione francese e spostatosi a destra nell’ultimo 
trentennio dell’Ottocento – erano poi rielaborati e rifon-
dati in funzione degli obiettivi del campo politico che li 
utilizzava. Pensare che destra e sinistra, nel corso del 
Novecento, abbiano proceduto lungo percorsi autonomi 
l’uno dall’altro, senza che scrutassero temi e strategie 
che si discutevano o si profilavano nel campo dell’avver-
sario significherebbe offrire una versione parziale delle 
vicende politiche novecentesche. Senza alcuna enfasi, si 
potrebbe osservare che l’incrocio di influenze ha operato 
soprattutto nel campo dei progetti rivoluzionari. Ma 
rimaniamo al nostro problema.  

Se la storia era storia delle lotte di classe, come notoria-
mente avevano sostenuto Marx ed Engels nell’incipit del 
Manifesto, allora ciò significava che il principio dialettico 
era presente in ogni formazione economico-sociale. Da 
buon lettore e commentatore, sia pure critico, del pensie-
ro di Hegel, l’immanenza della dialettica nella realtà sto-
rica ad avviso di Marx avrebbe trovato il suo culmine nel-

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI18



l’instaurazione della società comunista, l’unica forma sto-
rica di società in cui il principio dialettico avrebbe esauri-
to la sua funzione storica. Ciò significava che nello statuto 
teorico-politico marxista l’immanenza del principio dia-
lettico si coniugava con una visione teleologica della dia-
lettica storica medesima. La dialettica sarebbe svanita nel 
momento in cui sarebbero state eliminate le classi sociali. 

Non è il caso di problematizzare l’obiezione di Croce, 
secondo il quale “anche nell’avvenire, e senza le classi, la 
storia, giova sperare, continuerà”.4 

Alla critica crociana si può aggiungere che era l’immanen-
za del principio dialettico nella realtà storica a giustificare 
l’approdo teleologico: se la realtà non fosse stata contrasse-
gnata dalle contraddizioni e dallo scontro fra le classi socia-
li, l’approdo al comunismo teorizzato da Marx sarebbe stato 
storicamente impossibile. Il passaggio teorico-politico pos-
siamo così sintetizzarlo: la prospettiva rivoluzionaria della 
dialettica marxista consisteva nella sua impostazione teleo-
logica; il che significava che la dialettica trovava la giustifi-
cazione della sua immanenza nella realtà nel perseguimen-
to di un fine in cui essa po-tesse realizzarsi.  

Ma dire “teleologia”, a sua volta, significava riconosce-
re alla storia la qualità della prevedibilità. Ogni teleologia 
applicata al corso della storia rimanda alla prevedibilità 
di quest’ultima. La prassi umana doveva, poi, asseconda-
re e realizzare questa prevedibilità. 

Spesso si è discusso se il marxismo non fosse attraver-
sato da una decisa tendenza al determinismo storico. 
Questa era un’accusa peraltro sempre avanzata al marxi-
smo della Seconda Internazionale, a Kautsky ecc. non 
solo dagli esponenti della cultura politica liberale. Ma 
quella di essere una narrazione retta da un più o meno 
sotterraneo determinismo storico non era stata un’accu-
sa formulata dal solo liberalismo. Com’è ampiamente 
noto, quello della presenza nel marxismo di una compo-

19

4 B. Croce, Materialismo storico ed economia marxistica (1900), ma 
cit. dall’ed. Laterza, Roma-Bari 1978, p. 81. 

CAPITOLO I



nente deterministica era stato un tema che aveva accom-
pagnato la storia del marxismo medesimo, affiorando 
soprattutto nei momenti di discussione più aspra, come 
la Bernstein-Debatte (Sorel, Merlino ecc.). Ora, si po-
trebbe osservare che il marxismo di orientamento comu-
nista si era formato a partire dalla critica del determini-
smo storico. Basti per tutti il riferimento a un filosofo 
della statura di Lukács, il quale aveva avuto modo di 
osservare che  
 
nei successori e volgarizzatori [del marxismo] della Seconda 
Internazionale è sorta quella meccanica esagerazione della ne-
cessità nella storia che ha fatto sparire interamente dalla storia 
la funzione della personalità, dell’attività umana di singoli indi-
vidui e ha fatto della necessità un automa […] che funziona 
senza attività umana”.5 
 
Interessa rilevare come l’impostazione teleologica della 
storia conferisse al marxismo il vantaggio di avere proce-
duto a una razionalizzazione della storia storia medesi-
ma. La specificità era che si trattava di una razionalizza-
zione del tutto opposta a quella della cultura borghese 
liberale. Marx in due occasioni, nella Miseria della filo-
sofia e nel Capitale, aveva sottoposto a critica il pensiero 
economico, perché questo aveva dato per concluso il 
corso della storia, e dunque la convinzione che la razio-
nalità di quest’ultima era finalmente emersa in epoca 
borghese liberale. Al contrario, il marxismo riconosceva 
certamente una razionalità nella storia, e tuttavia, appog-
giandosi proprio alla dialettica, la dava come non ancora 
storicamente realizzata. Sia il liberalismo che il marxi-
smo, nel loro programma di razionalizzazione della sto-
ria, rivelavano la consapevolezza che gli esiti positivi del 
processo di secolarizzazione si giocavano attorno al pro-
blema di sostituire la filosofia cristiana della storia – 

20

5 G. Lukács, Il giovane Hegel e i problemi della società capitalistica 
(1954), Einaudi, Torino 1960, ma cit. dall’ed. 1975, vol. II, p. 498. 

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI



intesa, quest’ultima, qua-le percorso di salvezza orienta-
to dal divino – con una filosofia della storia altrettanto 
credibile presso le masse. La differenza emergeva nel giu-
dizio sulla teleologia della storia: il liberalismo dava que-
st’ultima per conclusa con l’avvento della società borghe-
se liberale, mentre per il marxismo la storia doveva anco-
ra realizzarsi. 

Qui emergono due problemi storiografici e teorico-
politici. Il primo è che le ideologie, soprattutto quelle di 
orientamento rivoluzionario – con l’eccezione, che si dis-
cuterà, del fascismo –, per reperire e legittimare la credi-
bilità delle loro proposte politiche di rottura rivoluziona-
ria, necessitavano di collocare le loro offerte all’interno di 
un supposto corso della storia: era il corso di questa a 
giustificare le rotture rivoluzionarie.  

Sul piano generale, viene da osservare che se l’Ottocen-
to era stato presentato quale “secolo della storia”, il No-
vecento non lo è stato di meno. Anzi, quest’ultimo si è 
caratterizzato come il periodo in cui la presenza sul mer-
cato politico di ideologie rivoluzionarie fra loro in acerri-
ma competizione si è quasi sempre decantata nei richia-
mi ossessivi alla storia, trasformando quest’ultima in una 
conferma delle proposte rivoluzionarie. La differenza fra 
Ottocento e Novecento, per quanto riguardava l’atteggia-
mento davanti alla storia, potremmo delinearla in questo 
modo: l’Ottocento tradiva la necessità di procedere a una 
storicizzazione della Rivoluzione francese6; e perciò 
guardava al Passato per storicizzare l’evento che più 
aveva inciso sulle vicende storiche successive. Il 
Novecento, almeno nei movimenti rivoluzionari che si 
erano affermati sul mercato politico, cercava di rintrac-
ciare tracce del Futuro nel Presente; e ciò significava che 
le proposte di rottura rivoluzionaria si presentavano 
come corrispondenti al processo storico in atto. Le ideo-
logie rivoluzionarie avevano cercato di legittimarsi pres-

21

6 Su questo, cfr. A. Del Noce, Il problema dell’ateismo (1964), ma cit. 
dall’ed. Il Mulino, Bologna 2010, pp. 79 sgg. 

CAPITOLO I



so le masse ricorrendo all’argomento per cui la loro pro-
posta rivoluzionaria era da inscrivere all’interno di un 
supposto corso della storia. 

Su questo punto, il marxismo aveva agito da matrice 
originaria, trasmettendo ai movimenti rivoluzionari suc-
cessivi la convinzione che il richiamo alla storia giustifi-
cava la rivoluzione; o meglio: proprio quel richiamo era 
utilizzato per giustificare le innovazioni e le rotture, in 
quanto queste rispettavano comunque il corso della sto-
ria. Ed era stato soprattutto il pensiero politico comuni-
sta a giustificare la rivoluzione, presentandola come la 
tappa dell’approdo al fine ultimo della storia. 

Il secondo aspetto da rilevare possiamo così sintetiz-
zarlo: riconosciuto che qualsiasi teoria politica rivoluzio-
naria muove da una visione dialettica della realtà, perché 
la dialettica medesima, e perciò la prospettiva medesima 
di rivoluzione, ha trovato udienza nel mercato politico e 
delle idee? Il Novecento, insomma, essendo stato un 
secolo in cui si sono succedute numerose rotture rivolu-
zionarie, è stato anche il secolo dell’affermazione della 
visione dialettica della storia. 

Si proporrà più avanti, a proposito del nazismo e del 
fascismo, un’ipotesi che riteniamo più esaustiva. Per ora, 
è il caso di limitarci a osservare che il proliferare sul mer-
cato politico delle ideologie rivoluzionarie era stato age-
volato da uno sviluppo capitalistico caratterizzato non 
solo da un’elevata mobilità sociale, ma da sempre più 
intensi cambiamenti nel sistema di produzione, i quali 
poi si allargavano in modo concentrico in tutta la società. 
Ancora Marx per tutti. Dopo avere osservato che quella 
borghese “si distingue […] dalle altre [epoche storiche] 
per aver semplificato i conflitti di classe […] scindendo 
[la società] in due grandi classi direttamente contrappo-
ste l’una all’altra: borghesia e proletariato”, Marx ed 
Engels avevano celebrato un elogio entusiastico della 
capacità della società borghese di promuovere trasforma-
zioni economico-sociali:  

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI22



La borghesia ha giocato nella storia un ruolo altamente rivolu-
zionario. Dove è giunta al potere, la borghesia ha distrutto tutti 
i rapporti feudali, patriarcali, idilliaci. […] Ha annegato nell’ac-
qua gelida del calcolo egoistico i santi fremiti dell’esaltazione 
religiosa, dell’entusiasmo cavalleresco, della malinconica 
ristrettezza provinciale. [...] La borghesia non può esistere 
senza rivoluzionare di continuo gli strumenti di produzione, 
quindi i rapporti di produzione, quindi tutto l’insieme dei rap-
porti sociali.7 
 
Per il tema che qui interessa: il capitalismo era, in forza 
della lettura che ne fornivano Marx ed Engels, l’epoca 
storica in cui le proposte rivoluzionarie venivano ad 
affermarsi e a moltiplicarsi sul mercato politico e delle 
idee perché il capitalismo medesimo si identificava in 
una situazione storica in cui risultavano determinanti le 
modifiche e le innovazioni nel campo economico. Il capi-
talismo favoriva, insomma, le rotture rivoluzionarie sia 
perché si reggeva sulla creazione di innovazioni che mo-
dificavano il sistema produttivo, pur mantenendo intatti 
i rapporti di proprietà – i quali, anzi, uscivano rafforzati 
proprio in seguito alle innovazioni –, sia perché attraver-
so modifiche e innovazioni la dialettica celebrava il pro-
prio trionfo, semplificando, ad avviso di Marx ed Engels, 
la stratificazione delle classi sociali, ormai ridotte a due. 
E siccome le classi che si confrontavano erano ridotte a 
due, la dialettica perveniva al punto di maggiore radica-
lizzazione. Detto altrimenti: la prospettiva teleologica 
trovava il suo decisivo punto d’appoggio nella convinzio-
ne che in epoca capitalistica la dialettica fra le classi 
aveva conseguito il punto più elevato di radicalizzazione; 
e la quantità si trasformava in qualità, nel senso che con 
quel punto si poneva appunto capo alla prospettiva della 
soppressione della dialettica medesima. 
 

CAPITOLO I 23

7 Entrambe le citazioni in K. Marx e F. Engels, Manifesto del partito 
comunista (1848), trad. e introd. di D. Losurdo, Laterza, Roma-Bari 
1999, rispettivamente, pp. 6, 8-9. 



2. Il partito rivoluzionario come dialettica organiz-
zata  
 
In precedenza abbiamo avuto occasione di osservare 
come Trotskij avesse proceduto a storicizzare il materia-
lismo storico, presentato come tutt’altro che una posizio-
ne immutabile nel tempo, essendo anch’esso sottoposto a 
una dialettica che imponeva mutazioni. Per comodità 
d’analisi rimaniamo al rivoluzionario russo. Riflettendo 
nel 1922 – dunque col bolscevismo uscito vincitore dalla 
guerra civile e ormai stabilizzatosi al potere –, sulla scon-
fitta della rivoluzione del 1905, Trotskij osservava che 
 
il partito non è ancora la classe. Fra la posizione del partito e gli 
interessi dello strato sociale sul quale esso si appoggia può 
anche sussistere discordanza […]. Ma in tal caso è ancora più 
necessario […] fare appello a più concreti fattori storici: alla 
struttura sociale della nazione, alla correlazione delle forze clas-
siste, alle tendenze di sviluppo”.8 
 
In quella sede, Trotskij rivendicava ancora una volta il 
carattere scientifico del metodo dialettico: “Nel 1905 il 
nostro grande vantaggio consistette nel fatto che noi 
marxisti, già in fase di prologo rivoluzionario, eravamo 
forniti di un metodo scientifico di conoscenza del proces-
so storico”.9 L’immanenza della dialettica nella realtà 
non era sufficiente, dunque, per una rottura rivoluziona-
ria: la storia non procedeva per autosufficienza, ma in 
forza della prassi. Una rottura rivoluzionaria poteva 
naturalmente verificarsi per un temporaneo acuirsi dello 
scontro fra le classi sociali; ma per risultare vincente, era 
necessaria l’azione di un soggetto politico in grado di 
orientare la dialettica medesima. Questo lo aveva già 
spiegato Lenin nel Che fare?: 
 

24

8 L. Trotskij, 1905 (1921), La Nuova Italia, Firenze 1971, p. 301. 
9 Ivi, p. 1. 

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI



Tutti coloro che parlano di “sopravvalutazione della ideologia”, 
di esagerazione della funzione dell’elemento cosciente, ecc., 
immaginano che il movimento puramente operaio sia di per sé 
in grado di elaborare […] una ideologia indipendente […]. Ma 
questo è un profondo errore. […]. Dal momento che non si può 
parlare di una ideologia indipendente, elaborata dalle stesse 
masse operaie nel corso stesso del loro movimento, la questione 
si può porre solamente così: o ideologia borghese o ideologia 
socialista. […] lo sviluppo spontaneo del movimento operaio fa 
sì che esso si subordini all’ideologia borghese, […] perché il 
movimento operaio spontaneo è il tradeunionismo.10 
 
Intanto, è il caso di storicizzare Lenin. Il cosiddetto 
“comunismo di sinistra” avrebbe accusato questa posi-
zione di avere stabilito un “rapporto mal chiarito tra teo-
ria e prassi. […] la prima viene ridotta ad ideologia, la 
seconda a comportamento banale e incosciente di una 
classe operaia poco attiva”.11 

Un esponente rappresentativo del comunismo consilia-
re tedesco degli anni Venti, Otto Rühle, in polemica con 
Lenin e la strategia del Komintern di favorire la forma-
zione di partiti comunisti in Occidente, avrebbe sostenu-
to in modo secco che “l’epoca della fondazione dei partiti 
è passata, perché è passata l’epoca dei partiti politici in 
generale”.12 

La posizione di Lenin di critica dello spontaneismo in 
nome della formazione di un organismo di avanguardie 
di rivoluzionari di professione risultava certo debitrice 
del dibattito all’interno del socialismo russo. E tuttavia, 
la si può anche leggere come la traduzione in veste rivo-
luzionaria del più generale dibattito europeo in atto da 
qualche decennio sulla psicologia delle folle, delle élites 

CAPITOLO I 25

10 V. I. Lenin, Che fare? Problemi scottanti del nostro movimento 
(1902), in Id., Opere scelte in sei volumi, Editori Riuniti - Edizioni Pro-
gress, Roma-Mosca, s.d., [ma 1971], pp. 246-394 (la citazione è alle pp. 
274-276). 
11 G. Faina, Gauchisme, marxismo e rivoluzione comunista, 1975, s. a. 
i., p. 50. 
12 O. Rühle, La rivoluzione non è affare di partito (1920), Edizioni G. 
d. C., Caserta, s.a.i., p. 17. 



politiche ecc. Nell’ambito del pensiero liberale (Mosca, 
Pareto, Sighele, in parte Le Bon ecc.) si sottolineava che 
l’avvento delle masse in politica imponeva alle classi diri-
genti il compito di ridefinire nuove strategie che preser-
vassero la società dall’urto che queste masse medesime 
potevano provocare sulle istituzioni liberali. In ambito 
rivoluzionario con Lenin come con Kautsky, autore 
ampiamente citato proprio nel Che fare?, il problema di 
come gestire l’avvento delle masse presentava tratti teo-
rico-politici differenti, ma al tempo stesso legati al mede-
simo problema dei vari Pareto: a fronte della diffusione 
della dialettica fra le classi, si trattava di dare vita a strut-
ture in grado di orientare e organizzare quella dialettica. 
Le masse proletarie, private di un orientamento politico, 
tendevano allo spontaneismo. Nel 1924, tratteggiando 
alcuni aspetti del pensiero del leader bolscevico appena 
scomparso, Lukács scriveva di “masse più o meno caoti-
che della classe [proletaria]”.13 

Che questo fosse uno degli aspetti fondamentali del 
pensiero del leader bolscevico trovava una conferma nel 
fatto che si sarebbe riproposto anche dopo la Rivoluzione 
d’Ottobre e la vittoria nella guerra civile. Nel 1921, in 
sede del X Congresso, proprio nei giorni in cui ferveva la 
rivolta di Kronstadt, riferendosi alle difficoltà economi-
che che incontrava il nuovo Stato, Lenin denunciava “il 
declassamento del proletariato, che inevitabilmente ge-
nera le tendenze anarchiche borghesi e le costringe a 
manifestarsi”.14 

Delle due, l’una: o la dialettica fra le classi era ritenuta 
inadeguata a produrre una rottura rivoluzionaria; anzi, 
nel caso di Kronstadt poteva anche manifestarsi come 
una forma di lotta dai contenuti politici ritenuti borghesi 
dai bolscevichi – e ciò significava che si trattava di una 

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI26

13 G. Lukács, Lenin. Unità e coerenza del suo pensiero (1924), Pgreco, 
Milano 2017, p. 39. 
14 V. I. Lenin, Discorso di chiusura del dibattito sul rapporto del CC 
del PC (b), in Id., Opere scelte, cit., v. VI, pp. 394-407 (la citazione è a 
p. 400, corsivo aggiunto). 



dialettica effimera perché, essendo sprovvista di ideolo-
gia, e perciò di una prospettiva storica, non poteva inci-
dere sulla realtà –; oppure era da ritenersi storicamente 
necessaria perché permetteva l’azione del partito rivolu-
zionario. Se la dialettica fosse stata dotata di autosuffi-
cienza, allora sì che si sarebbe verificato un atteggiamen-
to deterministico, nel senso che gli uomini sarebbero 
stati in balìa di una storia che procedeva in maniera auto-
noma. E tuttavia, proprio qui si annidava il problema: se 
la storia procedeva in maniera autonoma, come collocare 
in essa la dialettica fra le classi? Dal punto di vista di 
Lenin e del bolscevismo ciò significava un problema sup-
plementare inerente la funzione del partito rivoluziona-
rio. Infatti, se la storia procedeva secondo spinte autono-
me, non si sarebbe ridotto, fino ad esaurirsi, lo spazio 
d’azione del partito rivoluzionario?  

Viceversa, si trattava di stabilire il controllo politico sulla 
dialettica, orientata in scansioni storiche determinate dal 
partito rivoluzionario. La dialettica rivelava la presenza di 
contraddizioni e di conflitti fra le classi; ma era inadeguata 
a produrre ideologia, e perciò storia. Ciò significava anche 
il riconoscimento che il capitalismo, al contrario delle pre-
cedenti formazioni economico-sociali, risultava un sistema 
di produzione e di rapporti sociali attrezzato a stemperare 
le situazioni di radicalizzazione della dialettica fra le classi 
ovvero ad assorbirla grazie alle innovazioni e alle trasfor-
mazioni economiche. Ancora Lukács per tutti: l’organizza-
zione dei comunisti era un problema che 
 
deve essere deciso in base alla previsione di come il proletariato 
possa raggiungere effettivamente questa sua coscienza di classe 
e farla propria. Che ciò non si produca automaticamente, per 
effetto meccanico della produzione capitalistica né per mera 
crescita organica della spontaneità delle masse, è un fatto 
acquisito per chiunque non neghi per principio la funzione 
rivoluzionaria del partito.15 

CAPITOLO I 27

15 G. Lukàcs, Lenin, cit., p. 41. 



Una prima conseguenza era che la versione leniniana del 
partito reputava l’immanenza della dialettica un aspetto 
insufficiente perché la dialettica medesima – quello che 
Lenin chiamava “sviluppo spontaneo” – potesse orienta-
re il corso della storia. 

Ora, se la dialettica risultava immanente al corso della 
storia, lo era perché gli uomini, così come stabilito dalla 
visione materialistica della storia, operavano all’interno 
delle loro classi di appartenenza, non certo perché la 
dialettica era stata introdotta dal divino oppure dallo 
Spirito. Ma stabilito che la dialettica costituiva il risulta-
to medesimo della prassi umana, rimaneva appunto il 
problema di come orientarla. E qui valeva principio sta-
bilito da Trotskij, secondo il quale il partito non era la 
classe. Come a dire che, da un lato, la classe, per risulta-
re vincente, necessitava dell’orientamento del partito 
rivoluzionario. Dall’altro lato, fra la classe, espressione 
della dialettica storica, e il partito rivoluzionario, garan-
te della conoscenza delle scansioni della storia, il prima-
to non poteva che essere riconosciuto a quest’ultimo. E 
la gerarchia non poteva che essere questa, perché la dia-
lettica fra le classi non conseguiva quel livello di autoco-
scienza storica detenuto dal partito rivoluzionario. 
Quanto a Trotskij, è appena il caso di rilevare che col 
1917 siamo pressoché agli antipodi col giovane Trotskij 
del 1904, che non solo paragonava Lenin a Robespierre 
(“Maximilien Lenin”), ma era sollecito nel giudicare che 
la proposta di Lenin di dare vita a un partito centralizza-
to avrebbe condotto “l’organizzazione partitica a ‘sosti-
tuirsi’ al Partito stesso, il C. C. [Comitato Centrale) a 
sostituirsi all’organizzazione partitica e, infine, il ditta-
tore a sostituirsi al C. C.”.16  

Almeno nel marxismo di orientamento comunista, 
era delegato al partito il compito di valorizzare le con-
traddizioni fino alla loro esplosione, imponendo la rot-

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI28

16 Entrambe le citazioni in L. Trotskij, I nostri compiti politici (1904), 
Massari editore, Bolsena (Vt) 2017, rispettivamente, pp. 213 e 24. 



tura rivoluzionaria. A ben guardare, tutta la storia del 
comunismo novecentesco, a cominciare dalle tragedie 
che ha provocato, prima che dei suoi fallimenti, è con-
sistita nella volontà di programmare e orientare la dia-
lettica, e perciò il corso medesimo della storia, attraver-
so l’azione del partito rivoluzionario. La centralità che 
l’azione del partito ha occupato nell’azione del movi-
mento comunista mondiale è da ritenersi la riprova 
decisiva dello scetticismo comunista nei confronti della 
capacità della dialettica, e dunque dell’azione politica 
del proletariato, di produrre una rottura rivoluzionaria. 
Dal Lukács degli anni Venti al Negri dei primi anni 
Settanta: per quest’ultimo in Lenin “la legge del passag-
gio all’organizzazione è che, quanto più la lotta sponta-
nea e la lotta economica si sviluppano, tanto più s’im-
pone la necessità del passaggio ad un livello di organiz-
zazione. […] è la poderosa ondata della spontaneità che 
impone il passaggio dialettico all’organizzazione. […] 
La realtà è dialettica, la spontaneità è la base dialettica 
del passaggio all’organizzazione”.17 

Fra la dialettica e il partito, il movimento comunista 
riconosceva il primato al secondo perché, senza l’azione 
del partito, la dialettica fra le classi era politicamente 
cieca e il proletariato era destinato a rimanere sempre 
una classe subalterna. Era il partito a trasformare in 
progetto politico una dialettica fra le classi che si mani-
festava con caratteri riconducibili allo spontaneismo. Il 
che significava che la dialettica fra le classi non poteva, 
da sola, provocare rotture rivoluzionarie: essa doveva la-
sciare posto al partito, quale soggetto politico che, dota-
to della scienza della storia, trasformava le eventuali 
crisi provocate dalla dialettica fra le classi in rottura 
rivoluzionaria. 

La dialettica immanente alla realtà era come il capitali-
smo, non foss’altro perché era presente in quest’ultimo: 

CAPITOLO I 29

17 A. Negri, La fabbrica della strategia. 33 lezioni su Lenin, CLEUP, 
Padova 1977, pp. 26-27. 



lasciata libera di manifestarsi, senza che nessuno la diri-
gesse, essa poteva provocare situazioni disastrose, ma 
non rivoluzioni. Questo valeva soprattutto per le classi 
subalterne piuttosto che per quelle dirigenti, perché nella 
visione marxista competeva alle prime scatenare le lotte 
di classe. Così Maurice Merleau-Ponty: 
 
Il Partito è la storia volontaria, il luogo ove si concentrano e 
assurgono alla coscienza certe forze incapaci precedentemente 
di spezzare le strutture in cui sono nate. […] Il Partito non è a 
conoscenza di ipotetici verdetti della ragione storica; non esiste 
ragione storica già compiuta, esiste soltanto un senso della sto-
ria accennato nelle convulsioni della storia spontanea […]. Il 
Partito non sa tutto, non vede tutto, tuttavia la sua autorità è 
assoluta poiché se la storia spontanea ha la possibilità di diven-
tare storia manifesta non può che essere nel Partito […].18 
 
Il partito politico agiva, insomma, da detentore di una 
scienza storica organizzata; per dire meglio: il partito 
rivoluzionario era dialettica organizzata per realizzare il 
corso della storia. Il partito rendeva uomini ciò che in 
precedenza agiva quale merce forza-lavoro. Ancora Lu-
kács: “l’ideale umano del regno della libertà deve vivere 
ed agire nel partito come principio cosciente della sua 
azione fin dalla sua origine […]. Conta […] che i comuni-
sti stessi operino da uomini. Il partito comunista deve 
essere la prima incarnazione del regno della libertà”.19 

Ciò significava che la dialettica, da sola, risultava impo-
tente per orientare il corso della storia, senza l’azione 
prescrittiva del partito rivoluzionario: quest’ultimo, pro-
prio in quanto dialettica storica organizzata, era il farsi 
storia della dialettica medesima. Il partito rivoluzionario 
organizzava la dialettica in forza della consapevolezza di 

F. GERMINARIO • LE DIVERSE RIVOLUZIONI30

18 M. Merleau-Ponty, Le avventure della dialettica, in Id., Umanismo 
e terrore e Le avventure della dialettica (1955), Sugar Milano 1965, pp. 
209-458 (la citazione è a p. 284). 
19 G. Lukács, La missione morale del partito comunista, In “Kommu-
nismus”, 1920, n. 16-17, in Id.,“Kommunismus” 1920-1921, a cura di M. 
Cacciari, Marsilio, Padova 1972, pp. 96-102 (la citazione è a p. 101). 


